@at Schabbat

NIV DR

Die Parascha Wajigasch beginnt mit einem kurzen, aber tiefgehenden Ausdruck: nTin! I'2x wia'l — Jehuda
trat zu ihm heran.

Die Szene spielt sich in einem Moment hochster Anspannung ab. Die S6hne Jakobs sind wahrend der
Hungersnot nach Agypten hinabgestiegen, um Nahrung zu suchen. Der Machthaber, vor dem sie stehen,
ist — ohne ihr Wissen — Josef, der Bruder, den sie einst verkauft hatten. Nach einer Reihe priifender
Situationen steht nun der jlingste Bruder, Benjamin, unter Anklage und droht, in die Sklaverei zu geraten.
Far die Brider wiére dies nicht nur ein weiterer Verlust, sondern eine kaum ertragliche Wunde fir ihren
Vater. Genau an diesem Punkt, als alles verloren scheint, tritt Jehuda vor.

Vor diesem Hintergrund ist der einleitende Satz keineswegs neutral. Die Tora hatte einfach sagen kdnnen,
dass Jehuda sprach oder antwortete. Doch sie hebt bewusst die vorausgehende Bewegung hervor: das
Herantreten. Die klassischen Ausleger sahen in diesem Wort weit mehr als nur eine rdaumliche
Beschreibung.

Raschi, dem Midrasch folgend, erklart, dass das Verb « Wajigasch» auf drei Weisen zugleich verstanden
werden kann: Jehuda nahert sich, um sanft zu sprechen, um zu beten und um zu konfrontieren.

Diese dreifache Deutung ist kein literarisches Spiel. Sie zeigt, wie ein Mensch in einer Grenzsituation
handelt. Jehuda weiss nicht, welches seiner Worte gehort werden wird. Er vertraut nicht ausschliesslich
auf seine Eloquenz, stiitzt sich nicht nur auf den Glauben und reduziert die Situation auch nicht auf reine
Konfrontation. Er ndhert sich mit Worten, mit Gebet und mit Entschlossenheit — mit seiner ganzen
Menschlichkeit.

Und der Kontext ist entscheidend. Jehuda steht vor dem méachtigsten Mann der damaligen Zeit; das
Schicksal seines jlingsten Bruders und seines Vaters steht auf dem Spiel. Die Vergangenheit lastet schwer,
die Angst ist real. Und dennoch zieht er sich nicht zurlick und verhartet sich nicht. Er macht einen Schritt
nach vorne.

Gerade dieser erste Schritt macht ein grundlegendes Prinzip sichtbar: Nahe geht dem Wort voraus. Bevor
Inhalte diskutiert oder Losungen ausgehandelt werden kénnen, braucht es die Bereitschaft, auf den
Anderen zuzugehen. Nicht aus Naivitat, sondern aus Verantwortungsbewusstsein.

Wajigasch erinnert uns auch daran, dass wahre Annaherung weder einseitig noch bequem ist. Sie
bedeutet, sich zu zeigen. Sie bedeutet, anzuerkennen, dass nicht alles in unserer Kontrolle liegt. Deshalb
schliesst Raschi auch das Gebet mit ein: Jehuda weiss, dass selbst der mutigste Schritt Halt braucht, der
Uber die eigene Kraft hinausgeht.

In einer Zeit, in der Konflikte oft auf Distanz ausgetragen werden — durch langes Schweigen oder
endgultige Briiche —, weist die Tora auf einen anderen Weg hin. Sie verspricht keine schnellen Lésungen
und keine automatischen Happy Ends. Doch sie macht deutlich, dass ohne Annaherung keine wirkliche
Veranderung moglich ist.

Schabbat schalom

Eli Carvajal



