Judische Liberale Gemeinde Or Chadasch YJ LG

Chanukka, 2025.4 Nr. 362 OR CHADASCH




LUCHOT Niniy

Judische Liberale Gemeinde Or Chadasch
Chanukka, 2025.4 Nr. 362



ISSN 2673-3072

Herausgeberin

Judische Liberale Gemeinde Or Chadasch
Hallwylstrasse 78, 8004 Zurich, www.jlg.ch

Impressum

Redaktion Amos Hintermann, Isaac Kohn, Regina Schmidt Rio-Valle
Korrektorat Amos Hintermann
Layout Leoni Wolff

Mitarbeitende dieser Ausgabe

Annette Brunschwig, Eli Carvajal, Marcel Herbst, Simeon Hoch, Dorrie Iten, Uri
Kaufmann, Mylene Nicklaus, Dan Schreiber.

Bild Titelseite

Herstellung von Chanukkiot im Gan. Foto: Mylene Nicklaus.

Zuschriften
Die Redaktion freut sich auf Deinen/Ihren Beitrag oder Brief. Luchot versteht
sich in erster Linie als Heft fir und von JLG-Mitgliedern. Das Lektorat und die
Entscheidung Uber eine Verdffentlichung liegen bei der Redaktion.

Beitrage fir Luchot, Anregungen und Anfragen fiir Schreibhilfe: luchot@jlg.ch.

Inserate

Preise der Inserate in Luchot: 1/1 Seite CHF 350.-, 1/2 Seite CHF 200.-, 1/3 Seite
CHF 150.-. Bitte machen Sie davon Gebrauch.

Inhaltsverzeichnis/ Table of Contents

Editorial

Redaktionsteam Hoffnungsschimmer
Editorial team Sparks of Hope

Das Wort des Rabbiners / The Word of the Rabbi

Eli Carvajal Chanukka: Der Funke, der nicht vergeht
Eli Carvajal Hanukkah: The Spark That Never Fades

Gemeinde / Community

Myléne Nicklaus Aus unserem Gan

Aktuelle Jahreszeit / Current Season

Simeon Hoch Chanukka-Party: Nur fiir 0-120 Jahre?
Dan Schreiber Zionism: The Awakening of the Camp of Reason
Dorrie Iten& ChatGPT Wildfrieden

Gesellschaft und Geschichte / Society and History

Annette Brunschwig Sie brauchen auch Rosen
Marcel Herbst Warsaw Testament
Uri Kaufmann Wurzeln des liberalen Judentums in der Schweiz

10
13

16

18
21
24

27
32
38



Editorial

Hoffnungsschimmer

Redaktionsteam

Mit der vierten und letzten Ausgabe von Luchot des Jahres 2025
wissen wir: CGhanukkah ist da (oder knapp schon wieder vorbet), das
Leben nimmt ruhigere Formen an und alle ziehen sich in die eigenen
vier Winde (oder in die Berge) zurtick.

2025 war wiederum ein in vielerlei Hinsicht schwieriges Jahr: Kri-
sen uberall, blutige Kriege, Hetze und rachstichtiges Gebaren von
gewiahlten und nicht gewdhlten Staatsménnern oder Plutokraten,
Klimakatastrophen (wen interessiert das noch?). Die Liste liesse sich
noch lange verlangern, doch alles hat seine Grenzen. Positiv formu-
liert: Es besteht auch Hoffnung. Hoffnung auf nachhaltige Kriegs-
enden und Frieden, Hofflnung durch Widerstand gegen autoritire
Tendenzen, Hoffnung auf mehr Einfithlsamkeit und Verstandnis.
Hoffnung spielt in einigen Texten dieser Ausgabe eine wichtige Rolle.
Leider konnte unser Gemeinderabbiner Ruven Bar Ephraim auf-
grund seines Umzuges kein abschliessendes «Wort des Rabbiners»
mehr schreiben. Wir mochten thm an dieser Stelle fiir die unzahligen,
mutigen und zum Nachdenken anregenden Texte im Luchot in den
letzten 18 Jahren danken. Wir wiinschen ithm und Sylvia alles Gute
fiir ihren Altneuanfang in den Niederlanden und hoffen, auch in Zu-
kunft ab und zu Texte von ihm/ihr abdrucken zu diirfen. Danke fiir
alles, lieber Ruven, liebe Sylvia.

Einiges unbeschwerter geht es in Mylénes Laborberichten aus dem
Gan zu und her. Neben Interesse an der Tradition finden sich grosses
rednerisches Talent fiir kiinftige GVs und handwerkliches Kénnen
fiir Reparaturarbeiten: Die Zukunft der Gemeinde ist gesichert und
in guten Héanden.

Hoffnungsvoll stimmt der Gastbeitrag von Dan Schreiber, der vom
diesjdhrigen World Zionist Congress berichtet. Dort gelangen in
Wabhlen und Abstimmungen dem «Lager der Vernunft» Achtungs-
erfolge, die den Keim der Hoffnung am Leben erhalten.

Etwas experimentell und vielleicht unerwartet ist der nachste Beitrag,
der auf einer Idee von Dorrie Iten basiert. Nach dem Abkommen
zum Waffenstillstand zwischen Israel und der Hamas schlug sie vor,
ein Gedicht von Jehuda Amichai abzudrucken. Statt jedoch selbst
Hand anzulegen fiir Ubersetzungen, wollte sie mal ChatGPT testen.
Die Ergebnisse lassen sich durchaus sehen!

Annette Brunschwig nimmt in ithrem neusten Beitrag tiber jidische
Frauen das Motiv «New York» der letzten Ausgabe auf und widmet
sich nun Rose Schneiderman. Diese wichtige Stimme der Arbei-
terklasse im 20. Jh. setzte sich unter schwierigen Bedingungen fir
bessere Arbeitsbedingungen und (mehr) Rechte fiir Frauen ein. Ein
Engagement, das auch Eleanor Roosevelt zu schétzen wusste. Und
das gerade auch heute wieder wichtiger wird.

Die Erscheinung einer Ubersetzung von Rokhl Auerbachs «Varshe-
ver Tsavoes» unter dem Titel «Warsaw Testament» nimmt Marcel
Herbst zum Anlass dartiber nachzudenken, welche Auswirkungen
der cultural genocide der Schoah auf jiidisches Leben und jiidische
Selbstidentifikation hatte.

Wir méchten Ruven an dieser Stelle fiir die unzdbhligen,
mutigen und zum Nachdenken anregenden Texte im
Luchot in den letzten 18 Jahren danken.

Uri Kaufmann geht in seinem Beitrag den Einflissen nach, welche
die jidischen Entwicklungen in Deutschland im 19. Jh. auf das
Schweizer Judentum hatten. Neben Unterschieden zwischen Stadt
und Land, spielten auch Ost-West-Divergenzen mit und auch die
eigene Rolle innerhalb der nicht-jiidischen Mehrheitsgesellschaft.
Wir wiinschen Ihnen gute Lektiire und einen ruhigen, hoffnungsvol-
len Jahresausklang!

Dankbar sind wir auch Eli Carvajal, der kurzfristig zugesagt hat, ad
interim das Gemeinderabbinat zu vertreten und noch kurzfristiger
einen Text fur Luchot abgeliefert hat. In seinem «Wort des Rabbi-
ners» bespricht er — zu Chanukkah passend — die Bedeutung jedes
noch so kleinen Lichts in der Dunkelheit. Zentral ist jedoch, dass
jemand gewillt ist, ein Licht zu entziinden.

Chanukkah sameach — Denken Sie daran, dass Wunder sich auch im
Kleinsten ereignen konnen.




Editorial

Editorial

Sparks of Hope

Editorial team

With the fourth and final issue of Luchot for 2025, we know: Cha-
nukkah has arrived (or is already just behind us), life is settling into
a quieter rhythm, and many of us are retreating into our own four
walls—or off to the mountains.

Once again, 2025 has been a difficult year in many respects: crises
everywhere, bloody wars, incitement and vindictive behaviour by
elected and unelected statesmen or plutocrats, climate catastrophes
(does anyone still care?). The list could go on much longer, but
everything has its limits. Put more positively: there is also hope. Hope
for sustainable ends to wars and for peace; hope born of resistance
to authoritarian tendencies; hope for greater empathy and unders-
tanding. Hope plays an important role in several texts in this issue.
Unfortunately, due to his move, our rabbi Ruven Bar Ephraim was
unable to write a final “Word from the Rabbi.” We would like to
take this opportunity to thank him for the countless courageous and
thought-provoking texts he has contributed to Luchot over the past
18 years. We wish him and Sylvia all the very best for their “old-
new beginning” in the Netherlands and hope that we will be able to
publish texts by him and/or her again in the future. Thank you for
everything, dear Ruven, dear Sylvia.

Things are somewhat lighter in Myléne’s laboratory reports from
the Gan. Alongside an interest in tradition, we discover considera-
ble rhetorical talent for future general assemblies and practical skills
for repair work. The future of the community is secure and in good
hands.

The guest contribution by Dan Schreiber is also cause for hope. He
reports from this year’s World Zionist Congress, where elections
and votes produced notable successes for the “camp of reason,”
keeping the seed of hope alive.

Somewhat experimental—and perhaps unexpected—is the next
contribution, based on an idea by Dorrie Iten. After the ceasefire
agreement between Israel and Hamas, she suggested printing a
poem by Yehuda Amichai. Instead of translating it herself, howe-
ver, she decided to give ChatGPT a try. The results are certainly
worth seeing,

In her latest contribution on Jewish women, Annette Brunschwig
picks up the “New York” motif from the previous issue and now
turns her attention to Rose Schneiderman. This important voice

of the working class in the 20th century campaigned under difficult
conditions for better working conditions and (greater) rights for wo-
men—an engagement that Eleanor Roosevelt also deeply apprecia-
ted, and one that is becoming especially relevant again today.

The publication of a translation of Rokhl Auerbach’s Varshever
Tsavoes under the title Warsaw Testament prompts Marcel Herbst to
reflect on the impact that the cultural genocide of the Shoah had
on Jewish life and Jewish self-identification.

We would like to take this opportunity to thank Ruven for
the countless courageous and thought-provoking texts
he has contributed to Luchot over the past 18 years.

In his contribution, Uri Kaufmann traces the influences that Jewish
developments in 19th-century Germany had on Swiss Jewry. Along-
side differences between urban and rural communities, East—West
divergences played a role, as did Jews” own positioning within the
non-Jewish majority society.

We wish you an enriching read and a calm, hopeful close to the year.
Hanukkah sameach—and remember that miracles can happen
even in the smallest of things.

We are also grateful to Eli Carvajal, who agreed at short notice to
serve as interim community rabbi—and at even shorter notice to
submit a text for Luchot. In his “Word from the Rabbi,” fitting for
Chanukkah, he reflects on the significance of every single small
light in the darkness. What matters most, however, is that someone

Lo . Translation: Regina Schmidt Rio-Valle
is willing to light a flame.




Das Wort des Rabbiners
The Word of the Rabbi

Schliesslich geschah das Unwahrscheinliche. Die Aufstandischen
eroberten Jerusalem und betraten den Tempel. Die Luft war

Eli Carvajal schwer vom Rauch fremder Opfer. Die Altare waren entweiht. Die
Menora lag im Dunkeln... Und doch fanden sie mitten im Chaos
ein kleines Kriiglein reinen Ols. Gerade genug, um eine einzige
Nacht Licht zu schenken. Eine einzige Nacht nach so vielen Jahren
der Finsternis.

Chanukka: Der Funke, der nicht vergeht

In einem Land voller rauer Hiigel und staubiger Wege, wo die
Tage unter der Sonne brannten und die Nachte vom Wind durch-
zogen waren, lebte ein Volk mit einer uralten Geschichte, einer tief
verankerten Identitit und einem Glauben, der Jahrhunderte von

Exil und Heimkehr tiberstanden hatte. Es war Judaa, zu einer Zeit, Aber auch ein Akt der Liebe: Liebe zu einer Identitdit, zu ei-
in der das Seleukidische Reich mit fester Hand und ferner Gleich- nem Erbe, zu der Méglichkeit, sich selbst zu bleiben, auch

gultigkeit herrschte. wenn alles um einen herum etwas anderes verlangte.

Es waren keine leichten Jahre. Kénig Antiochus IV. Epiphanes,
besessen davon, seine Gebiete unter einer hellenistischen Kultur

zu vereinheitlichen, verbot die Ausiibung des Judentums. Er sagte
Feste ab, schloss den Tempel, stellte heidnische Statuen dort auf, wo
einst Gebete erklangen, und erklarte es zum Verbrechen, die Me-
nora zu entziinden, Tora zu lernen oder den Schabbat zu halten.
Was frither selbstverstandlich war, wurde plétzlich heimlich. Die
Hauser fiillten sich mit Flistern. Die Tradition begann zu verblas-
sen — wie eine Ollampe ohne Ol.

Doch die Geschichte des jiidischen Volkes verlauft selten in Stille.
In der kleinen Stadt Modi’in weigerte sich ein alter Priester namens
Mattitjahu, sich zu beugen. Zusammen mit seinen S6hnen — unter
thnen der mutige Jehuda — entfachte er den Funken einer Rebel-
lion. Sie hatten keine Armeen, keine modernen Waflen. Aber sie
hatten ein Ziel. Und manchmal reicht genau das aus, damit sich
Geschichte bewegt.

Die Makkabder erhoben sich, wenige gegen viele. Sie kimpften in
den Bergen, in Talern, in engen Gassen, in denen sich die Sol-
daten des Imperiums kaum zurechtfanden. Es war ein schmutziger,
ungleicher, langer Kampf. Aber auch ein Akt der Liebe: Liebe zu
einer Identitét, zu einem Erbe, zu der Moglichkeit, sich selbst zu
bleiben, auch wenn alles um einen herum etwas anderes verlangte.

10

Doch die Flamme erlosch nicht. Sie brannte einen Tag, und noch
einen, und noch einen. Acht ganze Nachte. Genug Zeit, um neues
Ol herzustellen. Genug, um einer Gemeinschaft das Gefiihl zu
geben — zurecht —, dass ein Wunder geschehen war.

Seitdem kehrt Chanukka jedes Jahr zurtick. Mitten im dunklen und
kalten Winter. Und es kommt ohne grosse Anspriiche: ein Leuch-
ter, ein paar Kerzen oder etwas Ol, Lieder und ein gemeinsamer
Tisch voller guter Dinge. Und genau so ist Chanukka: ein Fest, das
keine langen Traktate des Talmud und keine endlosen Regelwerke
braucht, um seinen Sinn zu entfalten. Seine Kraft liegt nicht im
Komplizierten, sondern im Einfachen; nicht im Strengen, sondern
im Gelebten.

Chanukka erinnert uns daran, dass es Momente gibt, in
denen Widerstand bereits ein heiliger Akt ist.

Chanukka erinnert uns daran, dass es Momente gibt, in denen
Widerstand bereits ein heiliger Akt ist. Dass kleine Gesten — eine
Kerze entzlinden, ein Wort bewahren, eine Gewohnheit leben —
ganze Imperien herausfordern kénnen. Und dass selbst ein winzi-
ges Kriiglein Hoffnung genug sein kann, wenn wir es gemeinsam
schiitzen.

11




The Word of the Rabbi

Das Wort des Rabbiners

Und heute, wo sich die Welt manchmal ebenfalls verfinstert —
durch Kriege, die wieder die Schlagzeilen fiillen, durch grundlosen
Hass, durch den standigen Larm der sozialen Medien, der uns vom
Wesentlichen wegzieht, durch Angste, die sich leise in den Alltag
schleichen — flistert uns Chanukka zu, dass es immer noch Platz fiir
Licht gibt.

Und vielleicht liegt genau darin seine innigste Lehre: Licht er-
scheint nicht dann, wenn alles geldst ist, sondern gerade dann,
wenn es am meisten gebraucht wird. Manchmal reicht es, das
Allerminimalste zu entziinden, damit in uns etwas Neues beginnen
kann. Und wenn dieser kleine Funke an Kraft gewinnt, geschieht
etwas fast Unvermeidliches: Das Licht wird geteilt.

Darum erhellen die Lichter von Chanukka nicht nur die Fenster:
Sie motivieren uns, Bezichungen zu erhellen, zum gemeinsamen
Tisch zurtiickzukehren, das Kleine wiederzufinden. Uns gegenseitig
zu stiitzen, wenn die Kraft nachlédsst und es so aussieht, als wiirde
es nicht reichen.

Hanukkah: The Spark That Never Fades

Eli Carvajal

In aland of rugged hills and dusty paths, where days burned be-
neath the sun and nights were swept by wind, there lived a people
with an ancient story, a deeply rooted identity, and a faith that had
survived centuries of exile and return. It was Judea, at a time when
the Seleucid Empire ruled with firm control and distant indifference.

These were not easy years. King Antiochus IV Epiphanes, obsessed
with unifying his realms under Hellenistic culture, banned the prac-
tice of Judaism. He prohibited holidays, closed the Temple, placed
pagan statues where prayers had once risen, and declared it a crime
to light the menorah, study Torah, or observe Shabbat. What had
once been natural now had to be hidden. Homes filled with whi-
spers. Tradition began to fade—Tlike an oil lamp without oil.

But it was also an act of love: love for an identity, for a
heritage, for the right to remain oneself even when ever-
ything around demanded otherwise.

Denn am Ende ist Chanukka die Gewissheit, dass wir nie
véllig im Dunkeln stehen, solange jemand bereit ist, eine
Kerze zu entztinden.

But the story of the Jewish people rarely unfolds in silence. In the

Chanukka ist eine Einladung, aus der Warme heraus zu widerste- J : 5
small town of Modi’in, an elderly priest named Mattityahu refused

hen. Zum Einfachen zuriickzukehren. Das Licht zu wiahlen, selbst b e
wenn es werig erscheint. to bow. Together with his sons—among them the courageous Ju-

Denn am Ende ist Chanukka die Gewissheit, dass wir nie vollig im dah—he ignited the spark of rebellion. They had no great armies,

Dunkeln stehen, solange jemand bereit ist, eine Kerze zu entziin- no mo.dern weapons. But t.hey had purpose. And sometimes, that
den alone is enough to move history.

The Maccabees rose up, few against many. They fought in the
mountains, in the valleys, in narrow streets where the imperial
soldiers struggled to maneuver. It was a long, unequal, and harsh
struggle. But it was also an act of love: love for an identity, for a her-
itage, for the right to remain oneself even when everything around
demanded otherwise.

12 13




The Word of the Rabbi

Das Wort des Rabbiners

And then the improbable happened.
The rebels reclaimed Jerusalem and
entered the Temple. The air was heavy
with the smoke of foreign sacrifices.
The altars had been desecrated. The
menorah stood in darkness... And yet,
in the midst of chaos, they found a
small flask of pure oil—just enough to
kindle light for one single night. One
night after so many years of darkness.
But the flame did not go out. It burned
for one day, and then another, and anot-
her—eight full nights. Long enough to
prepare new oil. Long enough to give a
community the deep and rightful sense
that a miracle had occurred.

Unser Interims-Rabbiner:

Hanukkah reminds us that there are moments when resistance
itself becomes a sacred act. That small gestures—lighting a candle,
preserving a word, living a tradition—can challenge entire empires.
And that even the tiniest flask of hope can be enough, if we protect
it together.

And today, when the world at times seems to be growing darker

as well—through wars once again filling the headlines, through sen-
seless hatred, through the constant noise of social media that pulls
us away from what truly matters, through fears that quietly slip into
everyday life—Hanukkah whispers to us that there is still room for
light.

And perhaps this is its most intimate teaching: light does not appe-
ar only when everything is resolved, but precisely when it is needed
most. Sometimes it is enough to ignite the very smallest flame for
something new to begin within us. And when that small spark gains
strength, something almost inevitable happens: the light is shared.
That is why the lights of Hanukkah do not only illuminate our
windows. They inspire us to illuminate relationships, to return to
the shared table, to rediscover the small and essential things. To
support one another when strength falters and it seems as though it
might not be enough.

Eli Carvajal.
Since then, Hanukkah has returf}ed every Y.eaﬁright_ in Because in the end, Hanukkah is the certainty that we
the heart of the dark and cold winter. And it comes wit- are never completely in the dark—as long as someone is
hout grand demands: a menorah, a few candles or some willing to light a candle.

oil, songs, and a shared table filled with good things. And
that is exactly the nature of Hanukkah: a festival that
does not require lengthy Talmudic treatises or endless
rulebooks to reveal its meaning. Its strength lies not in
complexity, but in simplicity; not in rigidness, but in lived

Hanukkah is an invitation to resist through warmth. To return to
simplicity. To choose light, even when it seems fragile.

Because in the end, Hanukkah is the certainty that we are never
completely in the dark—as long as someone is willing to light a

experience.
p candle.

. Translation: Regina Schmidt Rio-Valle
Hanukkah reminds us that there are moments when

resistance itself becomes a sacred act.

14 15




