
Jüdische Liberale Gemeinde Or Chadasch 
Chanukka, 2025.4 Nr. 362



Jüdische Liberale Gemeinde Or Chadasch 
Chanukka, 2025.4 Nr. 362



Inhaltsverzeichnis/ Table of  ContentsISSN 2673-3072

Editorial

Redaktionsteam Hoffnungsschimmer	 6
Editorial team Sparks of Hope	 8

Redaktion Amos Hintermann, Isaac Kohn, Regina Schmidt Rio-Valle
Korrektorat  Amos Hintermann
Layout  Leoni Wolff

Impressum

Jüdische Liberale Gemeinde Or Chadasch
Hallwylstrasse 78, 8004 Zürich, www.jlg.ch

Herausgeberin

Annette Brunschwig, Eli Carvajal, Marcel Herbst, Simeon Hoch, Dorrie Iten, Uri 
Kaufmann, Mylène Nicklaus, Dan Schreiber.

Mitarbeitende dieser Ausgabe

Herstellung von Chanukkiot im Gan. Foto: Mylène Nicklaus.

Bild Titelseite

Die Redaktion freut sich auf Deinen/Ihren Beitrag oder Brief. Luchot versteht 
sich in erster Linie als Heft für und von JLG-Mitgliedern. Das Lektorat und die 
Entscheidung über eine Veröffentlichung liegen bei der Redaktion.

Beiträge für Luchot, Anregungen und Anfragen für Schreibhilfe: luchot@jlg.ch.

Zuschriften

Inserate
Preise der Inserate in Luchot: 1/1 Seite CHF 350.–, 1/2 Seite CHF 200.–, 1/3 Seite 
CHF 150.–. Bitte machen Sie davon Gebrauch.

Das Wort des Rabbiners / The Word of the Rabbi

Eli Carvajal Chanukka: Der Funke, der nicht vergeht	 10
Eli Carvajal Hanukkah: The Spark That Never Fades	 13

Gemeinde / Community

Mylène Nicklaus Aus unserem Gan	 16

Gesellschaft und Geschichte / Society and History

Annette Brunschwig  Sie brauchen auch Rosen	 27
Marcel Herbst Warsaw Testament 	 32
Uri Kaufmann Wurzeln des liberalen Judentums in der Schweiz	 38

Aktuelle Jahreszeit / Current Season

Simeon Hoch  Chanukka-Party: Nur für 0-120 Jahre?	 18
Dan Schreiber  Zionism: The Awakening of the Camp of Reason	 21
Dorrie Iten& ChatGPT Wildfrieden 	 24



Editorial
Editorial

76

Hoffnungsschimmer
Redaktionsteam

Mit der vierten und letzten Ausgabe von Luchot des Jahres 2025 
wissen wir: Chanukkah ist da (oder knapp schon wieder vorbei), das 
Leben nimmt ruhigere Formen an und alle ziehen sich in die eigenen 
vier Wände (oder in die Berge) zurück.
2025 war wiederum ein in vielerlei Hinsicht schwieriges Jahr: Kri-
sen überall, blutige Kriege, Hetze und rachsüchtiges Gebaren von 
gewählten und nicht gewählten Staatsmännern oder Plutokraten, 
Klimakatastrophen (wen interessiert das noch?). Die Liste liesse sich 
noch lange verlängern, doch alles hat seine Grenzen. Positiv formu-
liert: Es besteht auch Hoffnung. Hoffnung auf  nachhaltige Kriegs-
enden und Frieden, Hoffnung durch Widerstand gegen autoritäre 
Tendenzen, Hoffnung auf  mehr Einfühlsamkeit und Verständnis. 
Hoffnung spielt in einigen Texten dieser Ausgabe eine wichtige Rolle.
Leider konnte unser Gemeinderabbiner Ruven Bar Ephraim auf-
grund seines Umzuges kein abschliessendes «Wort des Rabbiners» 
mehr schreiben. Wir möchten ihm an dieser Stelle für die unzähligen, 
mutigen und zum Nachdenken anregenden Texte im Luchot in den 
letzten 18 Jahren danken. Wir wünschen ihm und Sylvia alles Gute 
für ihren Altneuanfang in den Niederlanden und hoffen, auch in Zu-
kunft ab und zu Texte von ihm/ihr abdrucken zu dürfen. Danke für 
alles, lieber Ruven, liebe Sylvia.

Wir möchten Ruven an dieser Stelle für die unzähligen, 
mutigen und zum Nachdenken anregenden Texte im 
Luchot in den letzten 18 Jahren danken.

Dankbar sind wir auch Eli Carvajal, der kurzfristig zugesagt hat, ad 
interim das Gemeinderabbinat zu vertreten und noch kurzfristiger 
einen Text für Luchot abgeliefert hat. In seinem «Wort des Rabbi-
ners» bespricht er – zu Chanukkah passend – die Bedeutung jedes 
noch so kleinen Lichts in der Dunkelheit. Zentral ist jedoch, dass 
jemand gewillt ist, ein Licht zu entzünden.

Einiges unbeschwerter geht es in Mylènes Laborberichten aus dem 
Gan zu und her. Neben Interesse an der Tradition finden sich grosses 
rednerisches Talent für künftige GVs und handwerkliches Können 
für Reparaturarbeiten: Die Zukunft der Gemeinde ist gesichert und 
in guten Händen.
Hoffnungsvoll stimmt der Gastbeitrag von Dan Schreiber, der vom 
diesjährigen World Zionist Congress berichtet. Dort gelangen in 
Wahlen und Abstimmungen dem «Lager der Vernunft» Achtungs-
erfolge, die den Keim der Hoffnung am Leben erhalten.
Etwas experimentell und vielleicht unerwartet ist der nächste Beitrag, 
der auf  einer Idee von Dorrie Iten basiert. Nach dem Abkommen 
zum Waffenstillstand zwischen Israel und der Hamas schlug sie vor, 
ein Gedicht von Jehuda Amichai abzudrucken. Statt jedoch selbst 
Hand anzulegen für Übersetzungen, wollte sie mal ChatGPT testen. 
Die Ergebnisse lassen sich durchaus sehen!

Annette Brunschwig nimmt in ihrem neusten Beitrag über jüdische 
Frauen das Motiv «New York» der letzten Ausgabe auf  und widmet 
sich nun Rose Schneiderman. Diese wichtige Stimme der Arbei-
terklasse im 20. Jh. setzte sich unter schwierigen Bedingungen für 
bessere Arbeitsbedingungen und (mehr) Rechte für Frauen ein. Ein 
Engagement, das auch Eleanor Roosevelt zu schätzen wusste. Und 
das gerade auch heute wieder wichtiger wird.
Die Erscheinung einer Übersetzung von Rokhl Auerbachs «Varshe-
ver Tsavoes» unter dem Titel «Warsaw Testament» nimmt Marcel 
Herbst zum Anlass darüber nachzudenken, welche Auswirkungen 
der cultural genocide der Schoah auf  jüdisches Leben und jüdische 
Selbstidentifikation hatte.
Uri Kaufmann geht in seinem Beitrag den Einflüssen nach, welche 
die jüdischen Entwicklungen in Deutschland im 19. Jh. auf  das 
Schweizer Judentum hatten. Neben Unterschieden zwischen Stadt 
und Land, spielten auch Ost-West-Divergenzen mit und auch die 
eigene Rolle innerhalb der nicht-jüdischen Mehrheitsgesellschaft. 
Wir wünschen Ihnen gute Lektüre und einen ruhigen, hoffnungsvol-
len Jahresausklang!

Chanukkah sameach – Denken Sie daran, dass Wunder sich auch im 
Kleinsten ereignen können.



Editorial
Editorial

98

Sparks of  Hope
Editorial team

We would like to take this opportunity to thank Ruven for 
the countless courageous and thought-provoking texts 
he has contributed to Luchot over the past 18 years.

With the fourth and final issue of  Luchot for 2025, we know: Cha-
nukkah has arrived (or is already just behind us), life is settling into 
a quieter rhythm, and many of  us are retreating into our own four 
walls—or off to the mountains.
Once again, 2025 has been a difficult year in many respects: crises 
everywhere, bloody wars, incitement and vindictive behaviour by 
elected and unelected statesmen or plutocrats, climate catastrophes 
(does anyone still care?). The list could go on much longer, but 
everything has its limits. Put more positively: there is also hope. Hope 
for sustainable ends to wars and for peace; hope born of  resistance 
to authoritarian tendencies; hope for greater empathy and unders-
tanding. Hope plays an important role in several texts in this issue.
Unfortunately, due to his move, our rabbi Ruven Bar Ephraim was 
unable to write a final “Word from the Rabbi.” We would like to 
take this opportunity to thank him for the countless courageous and 
thought-provoking texts he has contributed to Luchot over the past 
18 years. We wish him and Sylvia all the very best for their “old-
new beginning” in the Netherlands and hope that we will be able to 
publish texts by him and/or her again in the future. Thank you for 
everything, dear Ruven, dear Sylvia.

We are also grateful to Eli Carvajal, who agreed at short notice to 
serve as interim community rabbi—and at even shorter notice to 
submit a text for Luchot. In his “Word from the Rabbi,” fitting for 
Chanukkah, he reflects on the significance of  every single small 
light in the darkness. What matters most, however, is that someone 
is willing to light a flame.

Things are somewhat lighter in Mylène’s laboratory reports from 
the Gan. Alongside an interest in tradition, we discover considera-
ble rhetorical talent for future general assemblies and practical skills 
for repair work. The future of  the community is secure and in good 
hands.
The guest contribution by Dan Schreiber is also cause for hope. He 
reports from this year’s World Zionist Congress, where elections 
and votes produced notable successes for the “camp of  reason,” 
keeping the seed of  hope alive.
Somewhat experimental—and perhaps unexpected—is the next 
contribution, based on an idea by Dorrie Iten. After the ceasefire 
agreement between Israel and Hamas, she suggested printing a 
poem by Yehuda Amichai. Instead of  translating it herself, howe-
ver, she decided to give ChatGPT a try. The results are certainly 
worth seeing.

In her latest contribution on Jewish women, Annette Brunschwig 
picks up the “New York” motif  from the previous issue and now 
turns her attention to Rose Schneiderman. This important voice 
of  the working class in the 20th century campaigned under difficult 
conditions for better working conditions and (greater) rights for wo-
men—an engagement that Eleanor Roosevelt also deeply apprecia-
ted, and one that is becoming especially relevant again today.
The publication of  a translation of  Rokhl Auerbach’s Varshever 
Tsavoes under the title Warsaw Testament prompts Marcel Herbst to 
reflect on the impact that the cultural genocide of  the Shoah had 
on Jewish life and Jewish self-identification.
In his contribution, Uri Kaufmann traces the influences that Jewish 
developments in 19th-century Germany had on Swiss Jewry. Along-
side differences between urban and rural communities, East–West 
divergences played a role, as did Jews’ own positioning within the 
non-Jewish majority society.
We wish you an enriching read and a calm, hopeful close to the year.
Hanukkah sameach—and remember that miracles can happen 
even in the smallest of  things.

Translation: Regina Schmidt Rio-Valle



The Word of the Rabbi
Das Wort des Rabbiners

1110

Chanukka: Der Funke, der nicht vergeht
Eli Carvajal

In einem Land voller rauer Hügel und staubiger Wege, wo die 
Tage unter der Sonne brannten und die Nächte vom Wind durch-
zogen waren, lebte ein Volk mit einer uralten Geschichte, einer tief  
verankerten Identität und einem Glauben, der Jahrhunderte von 
Exil und Heimkehr überstanden hatte. Es war Judäa, zu einer Zeit, 
in der das Seleukidische Reich mit fester Hand und ferner Gleich-
gültigkeit herrschte.
Es waren keine leichten Jahre. König Antiochus IV. Epiphanes, 
besessen davon, seine Gebiete unter einer hellenistischen Kultur 
zu vereinheitlichen, verbot die Ausübung des Judentums. Er sagte 
Feste ab, schloss den Tempel, stellte heidnische Statuen dort auf, wo 
einst Gebete erklangen, und erklärte es zum Verbrechen, die Me-
nora zu entzünden, Tora zu lernen oder den Schabbat zu halten. 
Was früher selbstverständlich war, wurde plötzlich heimlich. Die 
Häuser füllten sich mit Flüstern. Die Tradition begann zu verblas-
sen – wie eine Öllampe ohne Öl.

Doch die Geschichte des jüdischen Volkes verläuft selten in Stille. 
In der kleinen Stadt Modi’in weigerte sich ein alter Priester namens 
Mattitjahu, sich zu beugen. Zusammen mit seinen Söhnen – unter 
ihnen der mutige Jehuda – entfachte er den Funken einer Rebel-
lion. Sie hatten keine Armeen, keine modernen Waffen. Aber sie 
hatten ein Ziel. Und manchmal reicht genau das aus, damit sich 
Geschichte bewegt.
Die Makkabäer erhoben sich, wenige gegen viele. Sie kämpften in 
den Bergen, in Tälern, in engen Gassen, in denen sich die Sol-
daten des Imperiums kaum zurechtfanden. Es war ein schmutziger, 
ungleicher, langer Kampf. Aber auch ein Akt der Liebe: Liebe zu 
einer Identität, zu einem Erbe, zu der Möglichkeit, sich selbst zu 
bleiben, auch wenn alles um einen herum etwas anderes verlangte.

Aber auch ein Akt der Liebe: Liebe zu einer Identität, zu ei-
nem Erbe, zu der Möglichkeit, sich selbst zu bleiben, auch 
wenn alles um einen herum etwas anderes verlangte.

Chanukka erinnert uns daran, dass es Momente gibt, in 
denen Widerstand bereits ein heiliger Akt ist.

Schliesslich geschah das Unwahrscheinliche. Die Aufständischen 
eroberten Jerusalem und betraten den Tempel. Die Luft war 
schwer vom Rauch fremder Opfer. Die Altäre waren entweiht. Die 
Menora lag im Dunkeln… Und doch fanden sie mitten im Chaos 
ein kleines Krüglein reinen Öls. Gerade genug, um eine einzige 
Nacht Licht zu schenken. Eine einzige Nacht nach so vielen Jahren 
der Finsternis.

Doch die Flamme erlosch nicht. Sie brannte einen Tag, und noch 
einen, und noch einen. Acht ganze Nächte. Genug Zeit, um neues 
Öl herzustellen. Genug, um einer Gemeinschaft das Gefühl zu 
geben – zurecht –, dass ein Wunder geschehen war.

Seitdem kehrt Chanukka jedes Jahr zurück. Mitten im dunklen und 
kalten Winter. Und es kommt ohne grosse Ansprüche: ein Leuch-
ter, ein paar Kerzen oder etwas Öl, Lieder und ein gemeinsamer 
Tisch voller guter Dinge. Und genau so ist Chanukka: ein Fest, das 
keine langen Traktate des Talmud und keine endlosen Regelwerke 
braucht, um seinen Sinn zu entfalten. Seine Kraft liegt nicht im 
Komplizierten, sondern im Einfachen; nicht im Strengen, sondern 
im Gelebten.

Chanukka erinnert uns daran, dass es Momente gibt, in denen 
Widerstand bereits ein heiliger Akt ist. Dass kleine Gesten – eine 
Kerze entzünden, ein Wort bewahren, eine Gewohnheit leben – 
ganze Imperien herausfordern können. Und dass selbst ein winzi-
ges Krüglein Hoffnung genug sein kann, wenn wir es gemeinsam 
schützen.



The Word of the Rabbi
Das Wort des Rabbiners

1312

Denn am Ende ist Chanukka die Gewissheit, dass wir nie 
völlig im Dunkeln stehen, solange jemand bereit ist, eine 
Kerze zu entzünden.

Und heute, wo sich die Welt manchmal ebenfalls verfinstert – 
durch Kriege, die wieder die Schlagzeilen füllen, durch grundlosen 
Hass, durch den ständigen Lärm der sozialen Medien, der uns vom 
Wesentlichen wegzieht, durch Ängste, die sich leise in den Alltag 
schleichen – flüstert uns Chanukka zu, dass es immer noch Platz für 
Licht gibt.

Und vielleicht liegt genau darin seine innigste Lehre: Licht er-
scheint nicht dann, wenn alles gelöst ist, sondern gerade dann, 
wenn es am meisten gebraucht wird. Manchmal reicht es, das 
Allerminimalste zu entzünden, damit in uns etwas Neues beginnen 
kann. Und wenn dieser kleine Funke an Kraft gewinnt, geschieht 
etwas fast Unvermeidliches: Das Licht wird geteilt.
Darum erhellen die Lichter von Chanukka nicht nur die Fenster: 
Sie motivieren uns, Beziehungen zu erhellen, zum gemeinsamen 
Tisch zurückzukehren, das Kleine wiederzufinden. Uns gegenseitig 
zu stützen, wenn die Kraft nachlässt und es so aussieht, als würde 
es nicht reichen.

Chanukka ist eine Einladung, aus der Wärme heraus zu widerste-
hen. Zum Einfachen zurückzukehren. Das Licht zu wählen, selbst 
wenn es wenig erscheint.
Denn am Ende ist Chanukka die Gewissheit, dass wir nie völlig im 
Dunkeln stehen, solange jemand bereit ist, eine Kerze zu entzün-
den.

Hanukkah: The Spark That Never Fades
Eli Carvajal

But it was also an act of love: love for an identity, for a 
heritage, for the right to remain oneself even when ever-
ything around demanded otherwise.

In a land of  rugged hills and dusty paths, where days burned be-
neath the sun and nights were swept by wind, there lived a people 
with an ancient story, a deeply rooted identity, and a faith that had 
survived centuries of  exile and return. It was Judea, at a time when 
the Seleucid Empire ruled with firm control and distant indifference.

These were not easy years. King Antiochus IV Epiphanes, obsessed 
with unifying his realms under Hellenistic culture, banned the prac-
tice of  Judaism. He prohibited holidays, closed the Temple, placed 
pagan statues where prayers had once risen, and declared it a crime 
to light the menorah, study Torah, or observe Shabbat. What had 
once been natural now had to be hidden. Homes filled with whi-
spers. Tradition began to fade—like an oil lamp without oil.

But the story of  the Jewish people rarely unfolds in silence. In the 
small town of  Modi’in, an elderly priest named Mattityahu refused 
to bow. Together with his sons—among them the courageous Ju-
dah—he ignited the spark of  rebellion. They had no great armies, 
no modern weapons. But they had purpose. And sometimes, that 
alone is enough to move history.
The Maccabees rose up, few against many. They fought in the 
mountains, in the valleys, in narrow streets where the imperial 
soldiers struggled to maneuver. It was a long, unequal, and harsh 
struggle. But it was also an act of  love: love for an identity, for a her-
itage, for the right to remain oneself  even when everything around 
demanded otherwise.



The Word of the Rabbi
Das Wort des Rabbiners

1514

And then the improbable happened. 
The rebels reclaimed Jerusalem and 
entered the Temple. The air was heavy 
with the smoke of  foreign sacrifices. 
The altars had been desecrated. The 
menorah stood in darkness… And yet, 
in the midst of  chaos, they found a 
small flask of  pure oil—just enough to 
kindle light for one single night. One 
night after so many years of  darkness.
But the flame did not go out. It burned 
for one day, and then another, and anot-
her—eight full nights. Long enough to 
prepare new oil. Long enough to give a 
community the deep and rightful sense 
that a miracle had occurred.

Hanukkah reminds us that there are moments when 
resistance itself becomes a sacred act.

Since then, Hanukkah has returned every year—right in 
the heart of  the dark and cold winter. And it comes wit-
hout grand demands: a menorah, a few candles or some 
oil, songs, and a shared table filled with good things. And 
that is exactly the nature of  Hanukkah: a festival that 
does not require lengthy Talmudic treatises or endless 
rulebooks to reveal its meaning. Its strength lies not in 
complexity, but in simplicity; not in rigidness, but in lived 
experience.

Unser Interims-Rabbiner: 
Eli Carvajal.

Hanukkah reminds us that there are moments when resistance 
itself  becomes a sacred act. That small gestures—lighting a candle, 
preserving a word, living a tradition—can challenge entire empires. 
And that even the tiniest flask of  hope can be enough, if  we protect 
it together.
And today, when the world at times seems to be growing darker 
as well—through wars once again filling the headlines, through sen-
seless hatred, through the constant noise of  social media that pulls 
us away from what truly matters, through fears that quietly slip into 
everyday life—Hanukkah whispers to us that there is still room for 
light.

And perhaps this is its most intimate teaching: light does not appe-
ar only when everything is resolved, but precisely when it is needed 
most. Sometimes it is enough to ignite the very smallest flame for 
something new to begin within us. And when that small spark gains 
strength, something almost inevitable happens: the light is shared.
That is why the lights of  Hanukkah do not only illuminate our 
windows. They inspire us to illuminate relationships, to return to 
the shared table, to rediscover the small and essential things. To 
support one another when strength falters and it seems as though it 
might not be enough.

Because in the end, Hanukkah is the certainty that we 
are never completely in the dark—as long as someone is 
willing to light a candle.

Hanukkah is an invitation to resist through warmth. To return to 
simplicity. To choose light, even when it seems fragile.
Because in the end, Hanukkah is the certainty that we are never 
completely in the dark—as long as someone is willing to light a 
candle.

Translation: Regina Schmidt Rio-Valle


