
Sidra Wajechi 14. Tewet 5786 
Toralesung: Bereschit (1BM) 47:28 - 50:26; HaŌara: Melachim I 2:1 - 12 
02.01.2026 18.45 Ma’ariw leSchabbat  
03.01.2026 10.00 Schacharit leSchabbat,  

 

In Wajechi versammelt Jakob seine Söhne, um sie zu «segnen». Doch die Leserin und der Leser stossen auf 
etwas IrriƟerendes: Manche Worte klingen wie Lob, andere wie Warnung, und wieder andere sind eine 
direkte KonfrontaƟon mit vergangenen Fehlern. Was für eine Art von Segen ist das? 

Isaac Abarbanel stellt diese Frage sehr deutlich: Wenn es um Segen geht, warum wirken manche Aussagen 
fast wie ein Fluch? Und wenn es um Tadel geht, warum finden sich dann Passagen voller Verheissung und 
Grösse? Seine Antwort ist fein und zugleich zuƟefst menschlich. Jakob hält keine Rede mit nur einem 
Tonfall. Er spricht zu wirklichen Söhnen, mit geprägten Lebensgeschichten und mit einer ZukunŌ, die noch 
offen ist. 

Deshalb – so erklärt Abarbanel – verweilt die Tora bei einem Detail, das alles andere als nebensächlich ist: 
Jakob ruŌ seine Söhne zweimal zusammen. Zuerst sagt er:  
                      וַיִּקְרָא יַעֲקֹב אֶל־בָּנָיו וַיּאֹמֶר הֵאָסְפוּ וְאַגִּידָה לָכֶם אֵת אֲשֶׁר־יִקְרָא אֶתְכֶם בְּאַחֲרִית הַיָּמִים 
– Und Jakob berief seine Söhne und sprach: «Versammelt euch, und ich werde euch sagen, was euch am 
Ende der Tage begegnen wird.» (Bereschit 49:1) 

Diese Einladung weckt Erwartung. Jakob ahnt, dass manche sich vielleicht zurückhalten würden, wenn sie 
einen harten Tadel vermuten; deshalb beginnt er mit dem Versprechen von Offenbarung. Erst danach, als 
alle anwesend sind, ändert er den Ton:   
 Versammelt euch und hört zu, ihr Söhne Jakobs; hört auf» – הִקָּבְצוּ וְשִׁמְעוּ בְּנֵי יַעֲקֹב וְשִׁמְעוּ אֶל־יִשְׂרָאֵל אֲבִיכֶם 
Israel, euren Vater.» (49:2) 

Jetzt geht es nicht mehr nur um InformaƟon über die ZukunŌ, sondern um ein Wort, das Zuhören und 
Reife verlangt. 

Dieser SchriƩ definiert neu, was Segnen bedeutet. Segnen heisst nicht, schöne Dinge zu sagen oder den 
anderen vor jeder Unbequemlichkeit zu schützen. Es heisst, so zu sprechen, dass das Gegenüber 
weitergehen kann. Manchmal bringt dieser Weg Trost. Manchmal braucht er eine klare Richtung. Und 
manchmal braucht er eine Wahrheit, die ein wenig weh tut – aber verantwortungsvoll gesagt ist, ohne die 
Beziehung zu brechen oder sich vom anderen zurückzuziehen. 

So gelesen ist Wajechi kein Katalog einzelner Sätze und kein dramaƟscher Abschluss. Es ist eine Szene der 
Weitergabe. Jakob versucht nicht, eine letzte emoƟonale Geste zu machen, sondern einen Kompass zu 
hinterlassen. Und ein Kompass ist, seiner Natur nach, nicht immer bequem: Er zeigt nach Norden, auch 
dann, wenn man sich einen anderen Weg wünschen würde. 

Vielleicht heissen diese Worte deshalb Segen. Nicht weil sie das Leben leichter machen, sondern weil sie 
es nicht treiben lassen. 

Schabbat schalom 

Eli Carvajal 


