
Sidra Bo 6. Schewat 5786 
Toralesung: Schemot (2BM) 10:1 - 11:3; HaŌara: Jirmija 46:13 - 28 
23.01.2026 18.45 Ma’ariw leSchabbat  
24.01.2026 09.30  Simcha leSchabbat 

10.00 Schacharit leSchabbat 

In Paraschat Bo erscheint eine der beunruhigendsten Plagen: die Finsternis. Nicht, weil sie körperlich 
schmerzt, sondern weil sie lähmt. 

Die Tora formuliert dies sehr präzise:  וְלאֹ־רָאוּ אִישׁ אֶת־אָחִיו וְלאֹ־קָמוּ אִישׁ מִתַּחְתָּיו שְׁ˄שֶׁת יָמִים 
«Niemand konnte seinen Bruder (den anderen) sehen, und niemand konnte sich drei Tage lang von 
seinem Platz bewegen.» (Schemot 10,23) 

Man könnte meinen, das Problem sei einfach das Fehlen von Licht. Doch der Vers sagt nicht nur, dass 
man nichts sah, sondern dass man seinen Bruder nicht sah. Die Tora richtet den Blick auf die 
menschliche Beziehung. 

Meiner Meinung nach ist diese Finsternis nicht nur physischer Natur. Es geht nicht darum, 
Gegenstände nicht erkennen zu können, sondern um eine Erfahrung völliger Isolation. Jeder Mensch 
ist in sich selbst eingeschlossen, unfähig, sich auf den anderen zuzubewegen, ja sogar unfähig, ihn als 
bedeutende Präsenz wahrzunehmen. 

Und das ist entscheidend: Die tiefste Dunkelheit ist nicht, nichts zu sehen. Sie besteht darin, den 
anderen nicht zu sehen. 

Ägypten hat sich im Laufe dieser Geschichte zunehmend entmenschlicht. Zuerst macht es ein ganzes 
Volk zu anonymer Arbeitskraft. Dann befiehlt es, neugeborene Babys zu töten. Schliesslich erreicht es 
einen Punkt, an dem Menschen einander nicht mehr als Brüder wahrnehmen können. Die Gesellschaft 
bricht von innen heraus zusammen. 

Deshalb zerstört diese Plage keine Gebäude und keine Körper, sondern etwas viel 
Zerbrechlicheres: das soziale Gefüge. Hier zeigt sich der entscheidende Kontrast: 
  וּלְכָל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל הָיָה אוֹר בְּמוֹשְׁבֹתָם
«Aber für alle Kinder Israels war Licht in ihren Wohnstätten» (Schemot 10,23) 

Das Licht Israels wird nicht als kosmisches oder spektakuläres Phänomen beschrieben, sondern als 
etwas, das in geteilten Räumen existiert: in den Häusern, an den Orten der Beziehung, des Wortes und 
der Weitergabe. Die Tora sagt damit etwas sehr Starkes: Licht ist nicht nur eine äussere Bedingung; es 
ist eine Art, mit anderen zu sein.  

Das spricht direkt in unsere Gegenwart hinein. Wir können in Gesellschaften mit Elektrizität, 
Bildschirmen und ständiger Information leben und dennoch tief in der Dunkelheit sein, wenn wir 
aufhören, den anderen als Bruder zu sehen – oder sogar einfach als einen anderen Menschen. Wenn 
jeder in seiner eigenen Angst, in seiner eigenen Geschichte, in seinem eigenen Rückzug erstarrt. 

Paraschat Bo lehrt uns, dass Freiheit nicht erst dann beginnt, wenn der Unterdrücker fällt. Sie beginnt, 
wenn eine Gesellschaft wieder lernt, einander zu erkennen. Aus Ägypten auszuziehen bedeutet nicht 
nur, eine Grenze zu überschreiten. 
 
Es bedeutet, wieder zu lernen, den Menschen neben sich zu sehen. 

Schabbat schalom 

Eli Carvajal 



Sidra Bo 6. Schewat 5786 
Toralesung: Schemot (2BM) 10:1 - 11:3; HaŌara: Jirmija 46:13 - 28 
23.01.2026 18.45 Ma’ariw leSchabbat  
24.01.2026 09.30  Simcha leSchabbat 

10.00 Schacharit leSchabbat 

In Paraschat Bo erscheint eine der beunruhigendsten Plagen: die Finsternis. Nicht, weil sie körperlich 
schmerzt, sondern weil sie lähmt. 

Die Tora formuliert dies sehr präzise:  וְלאֹ־רָאוּ אִישׁ אֶת־אָחִיו וְלאֹ־קָמוּ אִישׁ מִתַּחְתָּיו שְׁ˄שֶׁת יָמִים 
«Niemand konnte seinen Bruder (den anderen) sehen, und niemand konnte sich drei Tage lang von 
seinem Platz bewegen.» (Schemot 10,23) 

Man könnte meinen, das Problem sei einfach das Fehlen von Licht. Doch der Vers sagt nicht nur, dass 
man nichts sah, sondern dass man seinen Bruder nicht sah. Die Tora richtet den Blick auf die 
menschliche Beziehung. 

Meiner Meinung nach ist diese Finsternis nicht nur physischer Natur. Es geht nicht darum, 
Gegenstände nicht erkennen zu können, sondern um eine Erfahrung völliger Isolation. Jeder Mensch 
ist in sich selbst eingeschlossen, unfähig, sich auf den anderen zuzubewegen, ja sogar unfähig, ihn als 
bedeutende Präsenz wahrzunehmen. 

Und das ist entscheidend: Die tiefste Dunkelheit ist nicht, nichts zu sehen. Sie besteht darin, den 
anderen nicht zu sehen. 

Ägypten hat sich im Laufe dieser Geschichte zunehmend entmenschlicht. Zuerst macht es ein ganzes 
Volk zu anonymer Arbeitskraft. Dann befiehlt es, neugeborene Babys zu töten. Schliesslich erreicht es 
einen Punkt, an dem Menschen einander nicht mehr als Brüder wahrnehmen können. Die Gesellschaft 
bricht von innen heraus zusammen. 

Deshalb zerstört diese Plage keine Gebäude und keine Körper, sondern etwas viel 
Zerbrechlicheres: das soziale Gefüge. Hier zeigt sich der entscheidende Kontrast: 
  וּלְכָל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל הָיָה אוֹר בְּמוֹשְׁבֹתָם
«Aber für alle Kinder Israels war Licht in ihren Wohnstätten» (Schemot 10,23) 

Das Licht Israels wird nicht als kosmisches oder spektakuläres Phänomen beschrieben, sondern als 
etwas, das in geteilten Räumen existiert: in den Häusern, an den Orten der Beziehung, des Wortes und 
der Weitergabe. Die Tora sagt damit etwas sehr Starkes: Licht ist nicht nur eine äussere Bedingung; es 
ist eine Art, mit anderen zu sein.  

Das spricht direkt in unsere Gegenwart hinein. Wir können in Gesellschaften mit Elektrizität, 
Bildschirmen und ständiger Information leben und dennoch tief in der Dunkelheit sein, wenn wir 
aufhören, den anderen als Bruder zu sehen – oder sogar einfach als einen anderen Menschen. Wenn 
jeder in seiner eigenen Angst, in seiner eigenen Geschichte, in seinem eigenen Rückzug erstarrt. 

Paraschat Bo lehrt uns, dass Freiheit nicht erst dann beginnt, wenn der Unterdrücker fällt. Sie beginnt, 
wenn eine Gesellschaft wieder lernt, einander zu erkennen. Aus Ägypten auszuziehen bedeutet nicht 
nur, eine Grenze zu überschreiten. 
 
Es bedeutet, wieder zu lernen, den Menschen neben sich zu sehen. 

Schabbat schalom 

Eli Carvajal 



Sidra Bo 6. Schewat 5786 
Toralesung: Schemot (2BM) 10:1 - 11:3; HaŌara: Jirmija 46:13 - 28 
23.01.2026 18.45 Ma’ariw leSchabbat  
24.01.2026 09.30  Simcha leSchabbat 

10.00 Schacharit leSchabbat 

In Paraschat Bo erscheint eine der beunruhigendsten Plagen: die Finsternis. Nicht, weil sie körperlich 
schmerzt, sondern weil sie lähmt. 

Die Tora formuliert dies sehr präzise:  וְלאֹ־רָאוּ אִישׁ אֶת־אָחִיו וְלאֹ־קָמוּ אִישׁ מִתַּחְתָּיו שְׁ˄שֶׁת יָמִים 
«Niemand konnte seinen Bruder (den anderen) sehen, und niemand konnte sich drei Tage lang von 
seinem Platz bewegen.» (Schemot 10,23) 

Man könnte meinen, das Problem sei einfach das Fehlen von Licht. Doch der Vers sagt nicht nur, dass 
man nichts sah, sondern dass man seinen Bruder nicht sah. Die Tora richtet den Blick auf die 
menschliche Beziehung. 

Meiner Meinung nach ist diese Finsternis nicht nur physischer Natur. Es geht nicht darum, 
Gegenstände nicht erkennen zu können, sondern um eine Erfahrung völliger Isolation. Jeder Mensch 
ist in sich selbst eingeschlossen, unfähig, sich auf den anderen zuzubewegen, ja sogar unfähig, ihn als 
bedeutende Präsenz wahrzunehmen. 

Und das ist entscheidend: Die tiefste Dunkelheit ist nicht, nichts zu sehen. Sie besteht darin, den 
anderen nicht zu sehen. 

Ägypten hat sich im Laufe dieser Geschichte zunehmend entmenschlicht. Zuerst macht es ein ganzes 
Volk zu anonymer Arbeitskraft. Dann befiehlt es, neugeborene Babys zu töten. Schliesslich erreicht es 
einen Punkt, an dem Menschen einander nicht mehr als Brüder wahrnehmen können. Die Gesellschaft 
bricht von innen heraus zusammen. 

Deshalb zerstört diese Plage keine Gebäude und keine Körper, sondern etwas viel 
Zerbrechlicheres: das soziale Gefüge. Hier zeigt sich der entscheidende Kontrast: 
  וּלְכָל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל הָיָה אוֹר בְּמוֹשְׁבֹתָם
«Aber für alle Kinder Israels war Licht in ihren Wohnstätten» (Schemot 10,23) 

Das Licht Israels wird nicht als kosmisches oder spektakuläres Phänomen beschrieben, sondern als 
etwas, das in geteilten Räumen existiert: in den Häusern, an den Orten der Beziehung, des Wortes und 
der Weitergabe. Die Tora sagt damit etwas sehr Starkes: Licht ist nicht nur eine äussere Bedingung; es 
ist eine Art, mit anderen zu sein.  

Das spricht direkt in unsere Gegenwart hinein. Wir können in Gesellschaften mit Elektrizität, 
Bildschirmen und ständiger Information leben und dennoch tief in der Dunkelheit sein, wenn wir 
aufhören, den anderen als Bruder zu sehen – oder sogar einfach als einen anderen Menschen. Wenn 
jeder in seiner eigenen Angst, in seiner eigenen Geschichte, in seinem eigenen Rückzug erstarrt. 

Paraschat Bo lehrt uns, dass Freiheit nicht erst dann beginnt, wenn der Unterdrücker fällt. Sie beginnt, 
wenn eine Gesellschaft wieder lernt, einander zu erkennen. Aus Ägypten auszuziehen bedeutet nicht 
nur, eine Grenze zu überschreiten. 
 
Es bedeutet, wieder zu lernen, den Menschen neben sich zu sehen. 

Schabbat schalom 

Eli Carvajal 



Sidra Bo 6. Schewat 5786 
Toralesung: Schemot (2BM) 10:1 - 11:3; HaŌara: Jirmija 46:13 - 28 
23.01.2026 18.45 Ma’ariw leSchabbat  
24.01.2026 09.30  Simcha leSchabbat 

10.00 Schacharit leSchabbat 

In Paraschat Bo erscheint eine der beunruhigendsten Plagen: die Finsternis. Nicht, weil sie körperlich 
schmerzt, sondern weil sie lähmt. 

Die Tora formuliert dies sehr präzise:  וְלאֹ־רָאוּ אִישׁ אֶת־אָחִיו וְלאֹ־קָמוּ אִישׁ מִתַּחְתָּיו שְׁ˄שֶׁת יָמִים 
«Niemand konnte seinen Bruder (den anderen) sehen, und niemand konnte sich drei Tage lang von 
seinem Platz bewegen.» (Schemot 10,23) 

Man könnte meinen, das Problem sei einfach das Fehlen von Licht. Doch der Vers sagt nicht nur, dass 
man nichts sah, sondern dass man seinen Bruder nicht sah. Die Tora richtet den Blick auf die 
menschliche Beziehung. 

Meiner Meinung nach ist diese Finsternis nicht nur physischer Natur. Es geht nicht darum, 
Gegenstände nicht erkennen zu können, sondern um eine Erfahrung völliger Isolation. Jeder Mensch 
ist in sich selbst eingeschlossen, unfähig, sich auf den anderen zuzubewegen, ja sogar unfähig, ihn als 
bedeutende Präsenz wahrzunehmen. 

Und das ist entscheidend: Die tiefste Dunkelheit ist nicht, nichts zu sehen. Sie besteht darin, den 
anderen nicht zu sehen. 

Ägypten hat sich im Laufe dieser Geschichte zunehmend entmenschlicht. Zuerst macht es ein ganzes 
Volk zu anonymer Arbeitskraft. Dann befiehlt es, neugeborene Babys zu töten. Schliesslich erreicht es 
einen Punkt, an dem Menschen einander nicht mehr als Brüder wahrnehmen können. Die Gesellschaft 
bricht von innen heraus zusammen. 

Deshalb zerstört diese Plage keine Gebäude und keine Körper, sondern etwas viel 
Zerbrechlicheres: das soziale Gefüge. Hier zeigt sich der entscheidende Kontrast: 
  וּלְכָל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל הָיָה אוֹר בְּמוֹשְׁבֹתָם
«Aber für alle Kinder Israels war Licht in ihren Wohnstätten» (Schemot 10,23) 

Das Licht Israels wird nicht als kosmisches oder spektakuläres Phänomen beschrieben, sondern als 
etwas, das in geteilten Räumen existiert: in den Häusern, an den Orten der Beziehung, des Wortes und 
der Weitergabe. Die Tora sagt damit etwas sehr Starkes: Licht ist nicht nur eine äussere Bedingung; es 
ist eine Art, mit anderen zu sein.  

Das spricht direkt in unsere Gegenwart hinein. Wir können in Gesellschaften mit Elektrizität, 
Bildschirmen und ständiger Information leben und dennoch tief in der Dunkelheit sein, wenn wir 
aufhören, den anderen als Bruder zu sehen – oder sogar einfach als einen anderen Menschen. Wenn 
jeder in seiner eigenen Angst, in seiner eigenen Geschichte, in seinem eigenen Rückzug erstarrt. 

Paraschat Bo lehrt uns, dass Freiheit nicht erst dann beginnt, wenn der Unterdrücker fällt. Sie beginnt, 
wenn eine Gesellschaft wieder lernt, einander zu erkennen. Aus Ägypten auszuziehen bedeutet nicht 
nur, eine Grenze zu überschreiten. 
 
Es bedeutet, wieder zu lernen, den Menschen neben sich zu sehen. 

Schabbat schalom 

Eli Carvajal 



Sidra Bo 6. Schewat 5786 
Toralesung: Schemot (2BM) 10:1 - 11:3; HaŌara: Jirmija 46:13 - 28 
23.01.2026 18.45 Ma’ariw leSchabbat  
24.01.2026 09.30  Simcha leSchabbat 

10.00 Schacharit leSchabbat 

In Paraschat Bo erscheint eine der beunruhigendsten Plagen: die Finsternis. Nicht, weil sie körperlich 
schmerzt, sondern weil sie lähmt. 

Die Tora formuliert dies sehr präzise:  וְלאֹ־רָאוּ אִישׁ אֶת־אָחִיו וְלאֹ־קָמוּ אִישׁ מִתַּחְתָּיו שְׁ˄שֶׁת יָמִים 
«Niemand konnte seinen Bruder (den anderen) sehen, und niemand konnte sich drei Tage lang von 
seinem Platz bewegen.» (Schemot 10,23) 

Man könnte meinen, das Problem sei einfach das Fehlen von Licht. Doch der Vers sagt nicht nur, dass 
man nichts sah, sondern dass man seinen Bruder nicht sah. Die Tora richtet den Blick auf die 
menschliche Beziehung. 

Meiner Meinung nach ist diese Finsternis nicht nur physischer Natur. Es geht nicht darum, 
Gegenstände nicht erkennen zu können, sondern um eine Erfahrung völliger Isolation. Jeder Mensch 
ist in sich selbst eingeschlossen, unfähig, sich auf den anderen zuzubewegen, ja sogar unfähig, ihn als 
bedeutende Präsenz wahrzunehmen. 

Und das ist entscheidend: Die tiefste Dunkelheit ist nicht, nichts zu sehen. Sie besteht darin, den 
anderen nicht zu sehen. 

Ägypten hat sich im Laufe dieser Geschichte zunehmend entmenschlicht. Zuerst macht es ein ganzes 
Volk zu anonymer Arbeitskraft. Dann befiehlt es, neugeborene Babys zu töten. Schliesslich erreicht es 
einen Punkt, an dem Menschen einander nicht mehr als Brüder wahrnehmen können. Die Gesellschaft 
bricht von innen heraus zusammen. 

Deshalb zerstört diese Plage keine Gebäude und keine Körper, sondern etwas viel 
Zerbrechlicheres: das soziale Gefüge. Hier zeigt sich der entscheidende Kontrast: 
  וּלְכָל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל הָיָה אוֹר בְּמוֹשְׁבֹתָם
«Aber für alle Kinder Israels war Licht in ihren Wohnstätten» (Schemot 10,23) 

Das Licht Israels wird nicht als kosmisches oder spektakuläres Phänomen beschrieben, sondern als 
etwas, das in geteilten Räumen existiert: in den Häusern, an den Orten der Beziehung, des Wortes und 
der Weitergabe. Die Tora sagt damit etwas sehr Starkes: Licht ist nicht nur eine äussere Bedingung; es 
ist eine Art, mit anderen zu sein.  

Das spricht direkt in unsere Gegenwart hinein. Wir können in Gesellschaften mit Elektrizität, 
Bildschirmen und ständiger Information leben und dennoch tief in der Dunkelheit sein, wenn wir 
aufhören, den anderen als Bruder zu sehen – oder sogar einfach als einen anderen Menschen. Wenn 
jeder in seiner eigenen Angst, in seiner eigenen Geschichte, in seinem eigenen Rückzug erstarrt. 

Paraschat Bo lehrt uns, dass Freiheit nicht erst dann beginnt, wenn der Unterdrücker fällt. Sie beginnt, 
wenn eine Gesellschaft wieder lernt, einander zu erkennen. Aus Ägypten auszuziehen bedeutet nicht 
nur, eine Grenze zu überschreiten. 
 
Es bedeutet, wieder zu lernen, den Menschen neben sich zu sehen. 

Schabbat schalom 

Eli Carvajal 



Sidra Bo 6. Schewat 5786 
Toralesung: Schemot (2BM) 10:1 - 11:3; HaŌara: Jirmija 46:13 - 28 
23.01.2026 18.45 Ma’ariw leSchabbat  
24.01.2026 09.30  Simcha leSchabbat 

10.00 Schacharit leSchabbat 

In Paraschat Bo erscheint eine der beunruhigendsten Plagen: die Finsternis. Nicht, weil sie körperlich 
schmerzt, sondern weil sie lähmt. 

Die Tora formuliert dies sehr präzise:  וְלאֹ־רָאוּ אִישׁ אֶת־אָחִיו וְלאֹ־קָמוּ אִישׁ מִתַּחְתָּיו שְׁ˄שֶׁת יָמִים 
«Niemand konnte seinen Bruder (den anderen) sehen, und niemand konnte sich drei Tage lang von 
seinem Platz bewegen.» (Schemot 10,23) 

Man könnte meinen, das Problem sei einfach das Fehlen von Licht. Doch der Vers sagt nicht nur, dass 
man nichts sah, sondern dass man seinen Bruder nicht sah. Die Tora richtet den Blick auf die 
menschliche Beziehung. 

Meiner Meinung nach ist diese Finsternis nicht nur physischer Natur. Es geht nicht darum, 
Gegenstände nicht erkennen zu können, sondern um eine Erfahrung völliger Isolation. Jeder Mensch 
ist in sich selbst eingeschlossen, unfähig, sich auf den anderen zuzubewegen, ja sogar unfähig, ihn als 
bedeutende Präsenz wahrzunehmen. 

Und das ist entscheidend: Die tiefste Dunkelheit ist nicht, nichts zu sehen. Sie besteht darin, den 
anderen nicht zu sehen. 

Ägypten hat sich im Laufe dieser Geschichte zunehmend entmenschlicht. Zuerst macht es ein ganzes 
Volk zu anonymer Arbeitskraft. Dann befiehlt es, neugeborene Babys zu töten. Schliesslich erreicht es 
einen Punkt, an dem Menschen einander nicht mehr als Brüder wahrnehmen können. Die Gesellschaft 
bricht von innen heraus zusammen. 

Deshalb zerstört diese Plage keine Gebäude und keine Körper, sondern etwas viel 
Zerbrechlicheres: das soziale Gefüge. Hier zeigt sich der entscheidende Kontrast: 
  וּלְכָל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל הָיָה אוֹר בְּמוֹשְׁבֹתָם
«Aber für alle Kinder Israels war Licht in ihren Wohnstätten» (Schemot 10,23) 

Das Licht Israels wird nicht als kosmisches oder spektakuläres Phänomen beschrieben, sondern als 
etwas, das in geteilten Räumen existiert: in den Häusern, an den Orten der Beziehung, des Wortes und 
der Weitergabe. Die Tora sagt damit etwas sehr Starkes: Licht ist nicht nur eine äussere Bedingung; es 
ist eine Art, mit anderen zu sein.  

Das spricht direkt in unsere Gegenwart hinein. Wir können in Gesellschaften mit Elektrizität, 
Bildschirmen und ständiger Information leben und dennoch tief in der Dunkelheit sein, wenn wir 
aufhören, den anderen als Bruder zu sehen – oder sogar einfach als einen anderen Menschen. Wenn 
jeder in seiner eigenen Angst, in seiner eigenen Geschichte, in seinem eigenen Rückzug erstarrt. 

Paraschat Bo lehrt uns, dass Freiheit nicht erst dann beginnt, wenn der Unterdrücker fällt. Sie beginnt, 
wenn eine Gesellschaft wieder lernt, einander zu erkennen. Aus Ägypten auszuziehen bedeutet nicht 
nur, eine Grenze zu überschreiten. 
 
Es bedeutet, wieder zu lernen, den Menschen neben sich zu sehen. 

Schabbat schalom 

Eli Carvajal 



Sidra Bo 6. Schewat 5786 
Toralesung: Schemot (2BM) 10:1 - 11:3; HaŌara: Jirmija 46:13 - 28 
23.01.2026 18.45 Ma’ariw leSchabbat  
24.01.2026 09.30  Simcha leSchabbat 

10.00 Schacharit leSchabbat 

In Paraschat Bo erscheint eine der beunruhigendsten Plagen: die Finsternis. Nicht, weil sie körperlich 
schmerzt, sondern weil sie lähmt. 

Die Tora formuliert dies sehr präzise:  וְלאֹ־רָאוּ אִישׁ אֶת־אָחִיו וְלאֹ־קָמוּ אִישׁ מִתַּחְתָּיו שְׁ˄שֶׁת יָמִים 
«Niemand konnte seinen Bruder (den anderen) sehen, und niemand konnte sich drei Tage lang von 
seinem Platz bewegen.» (Schemot 10,23) 

Man könnte meinen, das Problem sei einfach das Fehlen von Licht. Doch der Vers sagt nicht nur, dass 
man nichts sah, sondern dass man seinen Bruder nicht sah. Die Tora richtet den Blick auf die 
menschliche Beziehung. 

Meiner Meinung nach ist diese Finsternis nicht nur physischer Natur. Es geht nicht darum, 
Gegenstände nicht erkennen zu können, sondern um eine Erfahrung völliger Isolation. Jeder Mensch 
ist in sich selbst eingeschlossen, unfähig, sich auf den anderen zuzubewegen, ja sogar unfähig, ihn als 
bedeutende Präsenz wahrzunehmen. 

Und das ist entscheidend: Die tiefste Dunkelheit ist nicht, nichts zu sehen. Sie besteht darin, den 
anderen nicht zu sehen. 

Ägypten hat sich im Laufe dieser Geschichte zunehmend entmenschlicht. Zuerst macht es ein ganzes 
Volk zu anonymer Arbeitskraft. Dann befiehlt es, neugeborene Babys zu töten. Schliesslich erreicht es 
einen Punkt, an dem Menschen einander nicht mehr als Brüder wahrnehmen können. Die Gesellschaft 
bricht von innen heraus zusammen. 

Deshalb zerstört diese Plage keine Gebäude und keine Körper, sondern etwas viel 
Zerbrechlicheres: das soziale Gefüge. Hier zeigt sich der entscheidende Kontrast: 
  וּלְכָל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל הָיָה אוֹר בְּמוֹשְׁבֹתָם
«Aber für alle Kinder Israels war Licht in ihren Wohnstätten» (Schemot 10,23) 

Das Licht Israels wird nicht als kosmisches oder spektakuläres Phänomen beschrieben, sondern als 
etwas, das in geteilten Räumen existiert: in den Häusern, an den Orten der Beziehung, des Wortes und 
der Weitergabe. Die Tora sagt damit etwas sehr Starkes: Licht ist nicht nur eine äussere Bedingung; es 
ist eine Art, mit anderen zu sein.  

Das spricht direkt in unsere Gegenwart hinein. Wir können in Gesellschaften mit Elektrizität, 
Bildschirmen und ständiger Information leben und dennoch tief in der Dunkelheit sein, wenn wir 
aufhören, den anderen als Bruder zu sehen – oder sogar einfach als einen anderen Menschen. Wenn 
jeder in seiner eigenen Angst, in seiner eigenen Geschichte, in seinem eigenen Rückzug erstarrt. 

Paraschat Bo lehrt uns, dass Freiheit nicht erst dann beginnt, wenn der Unterdrücker fällt. Sie beginnt, 
wenn eine Gesellschaft wieder lernt, einander zu erkennen. Aus Ägypten auszuziehen bedeutet nicht 
nur, eine Grenze zu überschreiten. 
 
Es bedeutet, wieder zu lernen, den Menschen neben sich zu sehen. 

Schabbat schalom 

Eli Carvajal 


