@at Schabbat
NV AKX

In Paraschat Bo erscheint eine der beunruhigendsten Plagen: die Finsternis. Nicht, weil sie korperlich
schmerzt, sondern weil sie 1dahmt.

Die Tora formuliert dies sehr préazise: 02 NY2Y PARAN WX MP~X?) PIR™NR V'R IRYK?)
«Niemand konnte seinen Bruder (den anderen) sehen, und niemand konnte sich drei Tage lang von
seinem Platz bewegen.» (Schemot 10,23)

Man konnte meinen, das Problem sei einfach das Fehlen von Licht. Doch der Vers sagt nicht nur, dass
man nichts sah, sondern dass man seinen Bruder nicht sah. Die Tora richtet den Blick auf die
menschliche Beziehung.

Meiner Meinung nach ist diese Finsternis nicht nur physischer Natur. Es geht nicht darum,
Gegenstdnde nicht erkennen zu kénnen, sondern um eine Erfahrung volliger Isolation. Jeder Mensch
ist in sich selbst eingeschlossen, unfihig, sich auf den anderen zuzubewegen, ja sogar unféahig, ihn als
bedeutende Prasenz wahrzunehmen.

Und das ist entscheidend: Die tiefste Dunkelheit ist nicht, nichts zu sehen. Sie besteht darin, den
anderen nicht zu sehen.

Agypten hat sich im Laufe dieser Geschichte zunehmend entmenschlicht. Zuerst macht es ein ganzes
Volk zu anonymer Arbeitskraft. Dann befiehlt es, neugeborene Babys zu téten. Schliesslich erreicht es
einen Punkt, an dem Menschen einander nicht mehr als Briider wahrnehmen konnen. Die Gesellschaft
bricht von innen heraus zusammen.

Deshalb zerstort diese Plage keine Gebaude und keine Korper, sondern etwas viel
Zerbrechlicheres: das soziale Gefiige. Hier zeigt sich der entscheidende Kontrast:
QnAYing TR 727 ORI 12700,

«Aber fur alle Kinder Israels war Licht in ihren Wohnstétten» (Schemot 10,23)

Das Licht Israels wird nicht als kosmisches oder spektakuldres Phdnomen beschrieben, sondern als
etwas, das in geteilten Rdumen existiert: in den Héusern, an den Orten der Beziehung, des Wortes und
der Weitergabe. Die Tora sagt damit etwas sehr Starkes: Licht ist nicht nur eine dussere Bedingung; es
ist eine Art, mit anderen zu sein.

Das spricht direkt in unsere Gegenwart hinein. Wir kénnen in Gesellschaften mit Elektrizitét,
Bildschirmen und standiger Information leben und dennoch tief in der Dunkelheit sein, wenn wir
aufhdren, den anderen als Bruder zu sehen — oder sogar einfach als einen anderen Menschen. Wenn
jeder in seiner eigenen Angst, in seiner eigenen Geschichte, in seinem eigenen Riickzug erstarrt.

Paraschat Bo lehrt uns, dass Freiheit nicht erst dann beginnt, wenn der Unterdriicker fallt. Sie beginnt,
wenn eine Gesellschaft wieder lernt, einander zu erkennen. Aus Agypten auszuziechen bedeutet nicht
nur, eine Grenze zu iiberschreiten.

Es bedeutet, wieder zu lernen, den Menschen neben sich zu sehen.

Schabbat schalom

Eli Carvajal



@at Schabbat
NV AKX

In Paraschat Bo erscheint eine der beunruhigendsten Plagen: die Finsternis. Nicht, weil sie korperlich
schmerzt, sondern weil sie 1dahmt.

Die Tora formuliert dies sehr préazise: 02 NY2Y PARAN WX MP~X?) PIR™NR V'R IRYK?)
«Niemand konnte seinen Bruder (den anderen) sehen, und niemand konnte sich drei Tage lang von
seinem Platz bewegen.» (Schemot 10,23)

Man konnte meinen, das Problem sei einfach das Fehlen von Licht. Doch der Vers sagt nicht nur, dass
man nichts sah, sondern dass man seinen Bruder nicht sah. Die Tora richtet den Blick auf die
menschliche Beziehung.

Meiner Meinung nach ist diese Finsternis nicht nur physischer Natur. Es geht nicht darum,
Gegenstdnde nicht erkennen zu kénnen, sondern um eine Erfahrung volliger Isolation. Jeder Mensch
ist in sich selbst eingeschlossen, unfihig, sich auf den anderen zuzubewegen, ja sogar unféahig, ihn als
bedeutende Prasenz wahrzunehmen.

Und das ist entscheidend: Die tiefste Dunkelheit ist nicht, nichts zu sehen. Sie besteht darin, den
anderen nicht zu sehen.

Agypten hat sich im Laufe dieser Geschichte zunehmend entmenschlicht. Zuerst macht es ein ganzes
Volk zu anonymer Arbeitskraft. Dann befiehlt es, neugeborene Babys zu téten. Schliesslich erreicht es
einen Punkt, an dem Menschen einander nicht mehr als Briider wahrnehmen konnen. Die Gesellschaft
bricht von innen heraus zusammen.

Deshalb zerstort diese Plage keine Gebaude und keine Korper, sondern etwas viel
Zerbrechlicheres: das soziale Gefiige. Hier zeigt sich der entscheidende Kontrast:
QnAYing TR 727 ORI 12700,

«Aber fur alle Kinder Israels war Licht in ihren Wohnstétten» (Schemot 10,23)

Das Licht Israels wird nicht als kosmisches oder spektakuldres Phdnomen beschrieben, sondern als
etwas, das in geteilten Rdumen existiert: in den Héusern, an den Orten der Beziehung, des Wortes und
der Weitergabe. Die Tora sagt damit etwas sehr Starkes: Licht ist nicht nur eine dussere Bedingung; es
ist eine Art, mit anderen zu sein.

Das spricht direkt in unsere Gegenwart hinein. Wir kénnen in Gesellschaften mit Elektrizitét,
Bildschirmen und standiger Information leben und dennoch tief in der Dunkelheit sein, wenn wir
aufhdren, den anderen als Bruder zu sehen — oder sogar einfach als einen anderen Menschen. Wenn
jeder in seiner eigenen Angst, in seiner eigenen Geschichte, in seinem eigenen Riickzug erstarrt.

Paraschat Bo lehrt uns, dass Freiheit nicht erst dann beginnt, wenn der Unterdriicker fallt. Sie beginnt,
wenn eine Gesellschaft wieder lernt, einander zu erkennen. Aus Agypten auszuziechen bedeutet nicht
nur, eine Grenze zu iiberschreiten.

Es bedeutet, wieder zu lernen, den Menschen neben sich zu sehen.

Schabbat schalom

Eli Carvajal



@at Schabbat
NV AKX

In Paraschat Bo erscheint eine der beunruhigendsten Plagen: die Finsternis. Nicht, weil sie korperlich
schmerzt, sondern weil sie 1dahmt.

Die Tora formuliert dies sehr préazise: 02 NY2Y PARAN WX MP~X?) PIR™NR V'R IRYK?)
«Niemand konnte seinen Bruder (den anderen) sehen, und niemand konnte sich drei Tage lang von
seinem Platz bewegen.» (Schemot 10,23)

Man konnte meinen, das Problem sei einfach das Fehlen von Licht. Doch der Vers sagt nicht nur, dass
man nichts sah, sondern dass man seinen Bruder nicht sah. Die Tora richtet den Blick auf die
menschliche Beziehung.

Meiner Meinung nach ist diese Finsternis nicht nur physischer Natur. Es geht nicht darum,
Gegenstdnde nicht erkennen zu kénnen, sondern um eine Erfahrung volliger Isolation. Jeder Mensch
ist in sich selbst eingeschlossen, unfihig, sich auf den anderen zuzubewegen, ja sogar unféahig, ihn als
bedeutende Prasenz wahrzunehmen.

Und das ist entscheidend: Die tiefste Dunkelheit ist nicht, nichts zu sehen. Sie besteht darin, den
anderen nicht zu sehen.

Agypten hat sich im Laufe dieser Geschichte zunehmend entmenschlicht. Zuerst macht es ein ganzes
Volk zu anonymer Arbeitskraft. Dann befiehlt es, neugeborene Babys zu téten. Schliesslich erreicht es
einen Punkt, an dem Menschen einander nicht mehr als Briider wahrnehmen konnen. Die Gesellschaft
bricht von innen heraus zusammen.

Deshalb zerstort diese Plage keine Gebaude und keine Korper, sondern etwas viel
Zerbrechlicheres: das soziale Gefiige. Hier zeigt sich der entscheidende Kontrast:
QnAYing TR 727 ORI 12700,

«Aber fur alle Kinder Israels war Licht in ihren Wohnstétten» (Schemot 10,23)

Das Licht Israels wird nicht als kosmisches oder spektakuldres Phdnomen beschrieben, sondern als
etwas, das in geteilten Rdumen existiert: in den Héusern, an den Orten der Beziehung, des Wortes und
der Weitergabe. Die Tora sagt damit etwas sehr Starkes: Licht ist nicht nur eine dussere Bedingung; es
ist eine Art, mit anderen zu sein.

Das spricht direkt in unsere Gegenwart hinein. Wir kénnen in Gesellschaften mit Elektrizitét,
Bildschirmen und standiger Information leben und dennoch tief in der Dunkelheit sein, wenn wir
aufhdren, den anderen als Bruder zu sehen — oder sogar einfach als einen anderen Menschen. Wenn
jeder in seiner eigenen Angst, in seiner eigenen Geschichte, in seinem eigenen Riickzug erstarrt.

Paraschat Bo lehrt uns, dass Freiheit nicht erst dann beginnt, wenn der Unterdriicker fallt. Sie beginnt,
wenn eine Gesellschaft wieder lernt, einander zu erkennen. Aus Agypten auszuziechen bedeutet nicht
nur, eine Grenze zu iiberschreiten.

Es bedeutet, wieder zu lernen, den Menschen neben sich zu sehen.

Schabbat schalom

Eli Carvajal



@at Schabbat
NV AKX

In Paraschat Bo erscheint eine der beunruhigendsten Plagen: die Finsternis. Nicht, weil sie korperlich
schmerzt, sondern weil sie 1dahmt.

Die Tora formuliert dies sehr préazise: 02 NY2Y PARAN WX MP~X?) PIR™NR V'R IRYK?)
«Niemand konnte seinen Bruder (den anderen) sehen, und niemand konnte sich drei Tage lang von
seinem Platz bewegen.» (Schemot 10,23)

Man konnte meinen, das Problem sei einfach das Fehlen von Licht. Doch der Vers sagt nicht nur, dass
man nichts sah, sondern dass man seinen Bruder nicht sah. Die Tora richtet den Blick auf die
menschliche Beziehung.

Meiner Meinung nach ist diese Finsternis nicht nur physischer Natur. Es geht nicht darum,
Gegenstdnde nicht erkennen zu kénnen, sondern um eine Erfahrung volliger Isolation. Jeder Mensch
ist in sich selbst eingeschlossen, unfihig, sich auf den anderen zuzubewegen, ja sogar unféahig, ihn als
bedeutende Prasenz wahrzunehmen.

Und das ist entscheidend: Die tiefste Dunkelheit ist nicht, nichts zu sehen. Sie besteht darin, den
anderen nicht zu sehen.

Agypten hat sich im Laufe dieser Geschichte zunehmend entmenschlicht. Zuerst macht es ein ganzes
Volk zu anonymer Arbeitskraft. Dann befiehlt es, neugeborene Babys zu téten. Schliesslich erreicht es
einen Punkt, an dem Menschen einander nicht mehr als Briider wahrnehmen konnen. Die Gesellschaft
bricht von innen heraus zusammen.

Deshalb zerstort diese Plage keine Gebaude und keine Korper, sondern etwas viel
Zerbrechlicheres: das soziale Gefiige. Hier zeigt sich der entscheidende Kontrast:
QnAYing TR 727 ORI 12700,

«Aber fur alle Kinder Israels war Licht in ihren Wohnstétten» (Schemot 10,23)

Das Licht Israels wird nicht als kosmisches oder spektakuldres Phdnomen beschrieben, sondern als
etwas, das in geteilten Rdumen existiert: in den Héusern, an den Orten der Beziehung, des Wortes und
der Weitergabe. Die Tora sagt damit etwas sehr Starkes: Licht ist nicht nur eine dussere Bedingung; es
ist eine Art, mit anderen zu sein.

Das spricht direkt in unsere Gegenwart hinein. Wir kénnen in Gesellschaften mit Elektrizitét,
Bildschirmen und standiger Information leben und dennoch tief in der Dunkelheit sein, wenn wir
aufhdren, den anderen als Bruder zu sehen — oder sogar einfach als einen anderen Menschen. Wenn
jeder in seiner eigenen Angst, in seiner eigenen Geschichte, in seinem eigenen Riickzug erstarrt.

Paraschat Bo lehrt uns, dass Freiheit nicht erst dann beginnt, wenn der Unterdriicker fallt. Sie beginnt,
wenn eine Gesellschaft wieder lernt, einander zu erkennen. Aus Agypten auszuziechen bedeutet nicht
nur, eine Grenze zu iiberschreiten.

Es bedeutet, wieder zu lernen, den Menschen neben sich zu sehen.

Schabbat schalom

Eli Carvajal



@at Schabbat
NV AKX

In Paraschat Bo erscheint eine der beunruhigendsten Plagen: die Finsternis. Nicht, weil sie korperlich
schmerzt, sondern weil sie 1dahmt.

Die Tora formuliert dies sehr préazise: 02 NY2Y PARAN WX MP~X?) PIR™NR V'R IRYK?)
«Niemand konnte seinen Bruder (den anderen) sehen, und niemand konnte sich drei Tage lang von
seinem Platz bewegen.» (Schemot 10,23)

Man konnte meinen, das Problem sei einfach das Fehlen von Licht. Doch der Vers sagt nicht nur, dass
man nichts sah, sondern dass man seinen Bruder nicht sah. Die Tora richtet den Blick auf die
menschliche Beziehung.

Meiner Meinung nach ist diese Finsternis nicht nur physischer Natur. Es geht nicht darum,
Gegenstdnde nicht erkennen zu kénnen, sondern um eine Erfahrung volliger Isolation. Jeder Mensch
ist in sich selbst eingeschlossen, unfihig, sich auf den anderen zuzubewegen, ja sogar unféahig, ihn als
bedeutende Prasenz wahrzunehmen.

Und das ist entscheidend: Die tiefste Dunkelheit ist nicht, nichts zu sehen. Sie besteht darin, den
anderen nicht zu sehen.

Agypten hat sich im Laufe dieser Geschichte zunehmend entmenschlicht. Zuerst macht es ein ganzes
Volk zu anonymer Arbeitskraft. Dann befiehlt es, neugeborene Babys zu téten. Schliesslich erreicht es
einen Punkt, an dem Menschen einander nicht mehr als Briider wahrnehmen konnen. Die Gesellschaft
bricht von innen heraus zusammen.

Deshalb zerstort diese Plage keine Gebaude und keine Korper, sondern etwas viel
Zerbrechlicheres: das soziale Gefiige. Hier zeigt sich der entscheidende Kontrast:
QnAYing TR 727 ORI 12700,

«Aber fur alle Kinder Israels war Licht in ihren Wohnstétten» (Schemot 10,23)

Das Licht Israels wird nicht als kosmisches oder spektakuldres Phdnomen beschrieben, sondern als
etwas, das in geteilten Rdumen existiert: in den Héusern, an den Orten der Beziehung, des Wortes und
der Weitergabe. Die Tora sagt damit etwas sehr Starkes: Licht ist nicht nur eine dussere Bedingung; es
ist eine Art, mit anderen zu sein.

Das spricht direkt in unsere Gegenwart hinein. Wir kénnen in Gesellschaften mit Elektrizitét,
Bildschirmen und standiger Information leben und dennoch tief in der Dunkelheit sein, wenn wir
aufhdren, den anderen als Bruder zu sehen — oder sogar einfach als einen anderen Menschen. Wenn
jeder in seiner eigenen Angst, in seiner eigenen Geschichte, in seinem eigenen Riickzug erstarrt.

Paraschat Bo lehrt uns, dass Freiheit nicht erst dann beginnt, wenn der Unterdriicker fallt. Sie beginnt,
wenn eine Gesellschaft wieder lernt, einander zu erkennen. Aus Agypten auszuziechen bedeutet nicht
nur, eine Grenze zu iiberschreiten.

Es bedeutet, wieder zu lernen, den Menschen neben sich zu sehen.

Schabbat schalom

Eli Carvajal



@at Schabbat
NV AKX

In Paraschat Bo erscheint eine der beunruhigendsten Plagen: die Finsternis. Nicht, weil sie korperlich
schmerzt, sondern weil sie 1dahmt.

Die Tora formuliert dies sehr préazise: 02 NY2Y PARAN WX MP~X?) PIR™NR V'R IRYK?)
«Niemand konnte seinen Bruder (den anderen) sehen, und niemand konnte sich drei Tage lang von
seinem Platz bewegen.» (Schemot 10,23)

Man konnte meinen, das Problem sei einfach das Fehlen von Licht. Doch der Vers sagt nicht nur, dass
man nichts sah, sondern dass man seinen Bruder nicht sah. Die Tora richtet den Blick auf die
menschliche Beziehung.

Meiner Meinung nach ist diese Finsternis nicht nur physischer Natur. Es geht nicht darum,
Gegenstdnde nicht erkennen zu kénnen, sondern um eine Erfahrung volliger Isolation. Jeder Mensch
ist in sich selbst eingeschlossen, unfihig, sich auf den anderen zuzubewegen, ja sogar unféahig, ihn als
bedeutende Prasenz wahrzunehmen.

Und das ist entscheidend: Die tiefste Dunkelheit ist nicht, nichts zu sehen. Sie besteht darin, den
anderen nicht zu sehen.

Agypten hat sich im Laufe dieser Geschichte zunehmend entmenschlicht. Zuerst macht es ein ganzes
Volk zu anonymer Arbeitskraft. Dann befiehlt es, neugeborene Babys zu téten. Schliesslich erreicht es
einen Punkt, an dem Menschen einander nicht mehr als Briider wahrnehmen konnen. Die Gesellschaft
bricht von innen heraus zusammen.

Deshalb zerstort diese Plage keine Gebaude und keine Korper, sondern etwas viel
Zerbrechlicheres: das soziale Gefiige. Hier zeigt sich der entscheidende Kontrast:
QnAYing TR 727 ORI 12700,

«Aber fur alle Kinder Israels war Licht in ihren Wohnstétten» (Schemot 10,23)

Das Licht Israels wird nicht als kosmisches oder spektakuldres Phdnomen beschrieben, sondern als
etwas, das in geteilten Rdumen existiert: in den Héusern, an den Orten der Beziehung, des Wortes und
der Weitergabe. Die Tora sagt damit etwas sehr Starkes: Licht ist nicht nur eine dussere Bedingung; es
ist eine Art, mit anderen zu sein.

Das spricht direkt in unsere Gegenwart hinein. Wir kénnen in Gesellschaften mit Elektrizitét,
Bildschirmen und standiger Information leben und dennoch tief in der Dunkelheit sein, wenn wir
aufhdren, den anderen als Bruder zu sehen — oder sogar einfach als einen anderen Menschen. Wenn
jeder in seiner eigenen Angst, in seiner eigenen Geschichte, in seinem eigenen Riickzug erstarrt.

Paraschat Bo lehrt uns, dass Freiheit nicht erst dann beginnt, wenn der Unterdriicker fallt. Sie beginnt,
wenn eine Gesellschaft wieder lernt, einander zu erkennen. Aus Agypten auszuziechen bedeutet nicht
nur, eine Grenze zu iiberschreiten.

Es bedeutet, wieder zu lernen, den Menschen neben sich zu sehen.

Schabbat schalom

Eli Carvajal



@at Schabbat
NV AKX

In Paraschat Bo erscheint eine der beunruhigendsten Plagen: die Finsternis. Nicht, weil sie korperlich
schmerzt, sondern weil sie 1dahmt.

Die Tora formuliert dies sehr préazise: 02 NY2Y PARAN WX MP~X?) PIR™NR V'R IRYK?)
«Niemand konnte seinen Bruder (den anderen) sehen, und niemand konnte sich drei Tage lang von
seinem Platz bewegen.» (Schemot 10,23)

Man konnte meinen, das Problem sei einfach das Fehlen von Licht. Doch der Vers sagt nicht nur, dass
man nichts sah, sondern dass man seinen Bruder nicht sah. Die Tora richtet den Blick auf die
menschliche Beziehung.

Meiner Meinung nach ist diese Finsternis nicht nur physischer Natur. Es geht nicht darum,
Gegenstdnde nicht erkennen zu kénnen, sondern um eine Erfahrung volliger Isolation. Jeder Mensch
ist in sich selbst eingeschlossen, unfihig, sich auf den anderen zuzubewegen, ja sogar unféahig, ihn als
bedeutende Prasenz wahrzunehmen.

Und das ist entscheidend: Die tiefste Dunkelheit ist nicht, nichts zu sehen. Sie besteht darin, den
anderen nicht zu sehen.

Agypten hat sich im Laufe dieser Geschichte zunehmend entmenschlicht. Zuerst macht es ein ganzes
Volk zu anonymer Arbeitskraft. Dann befiehlt es, neugeborene Babys zu téten. Schliesslich erreicht es
einen Punkt, an dem Menschen einander nicht mehr als Briider wahrnehmen konnen. Die Gesellschaft
bricht von innen heraus zusammen.

Deshalb zerstort diese Plage keine Gebaude und keine Korper, sondern etwas viel
Zerbrechlicheres: das soziale Gefiige. Hier zeigt sich der entscheidende Kontrast:
QnAYing TR 727 ORI 12700,

«Aber fur alle Kinder Israels war Licht in ihren Wohnstétten» (Schemot 10,23)

Das Licht Israels wird nicht als kosmisches oder spektakuldres Phdnomen beschrieben, sondern als
etwas, das in geteilten Rdumen existiert: in den Héusern, an den Orten der Beziehung, des Wortes und
der Weitergabe. Die Tora sagt damit etwas sehr Starkes: Licht ist nicht nur eine dussere Bedingung; es
ist eine Art, mit anderen zu sein.

Das spricht direkt in unsere Gegenwart hinein. Wir kénnen in Gesellschaften mit Elektrizitét,
Bildschirmen und standiger Information leben und dennoch tief in der Dunkelheit sein, wenn wir
aufhdren, den anderen als Bruder zu sehen — oder sogar einfach als einen anderen Menschen. Wenn
jeder in seiner eigenen Angst, in seiner eigenen Geschichte, in seinem eigenen Riickzug erstarrt.

Paraschat Bo lehrt uns, dass Freiheit nicht erst dann beginnt, wenn der Unterdriicker fallt. Sie beginnt,
wenn eine Gesellschaft wieder lernt, einander zu erkennen. Aus Agypten auszuziechen bedeutet nicht
nur, eine Grenze zu iiberschreiten.

Es bedeutet, wieder zu lernen, den Menschen neben sich zu sehen.

Schabbat schalom

Eli Carvajal



